
Серафимовский
вестник     №63

январь 2026 г.
“,,
Ðàäîñòü ìîÿ! Ñòÿæè ñåáå ìèðíûé äóõ,

è òûñÿ÷è âîêðóã òåáÿ ñïàñóòñÿ 
,,

Издание Свято-Серафимовского прихода г.Костромы.
Выходит с августа 2003 года

ЧИТАЙТЕ
В НОМЕРЕ:

Обðàùåíèå ê ïðèõîæàíàì
Ñâÿòî-Ñåðàôèìîâñêîé öåðêâè ã.Êîñòðîìû

íàñòîÿòåëÿ архимандрита Ñåðàôèìà (Ôèðñòîâà)

Беседы старца
Паисия Святогорца     стр.11

Святые отцы
о духовности               стр.12

Новости        стр.2

Словарь прихожанина      стр.10

Христос раждается, славите!
Христос с небес, срящите!»

(Ирмос 1песни канона
Рождеству Христову)

Дорогие братья и сестры «—
«““С нами Бог!»» (Ис. 8,10) 

С этим гимном пророк Исайя 
и весь православный мир в 
канун Рождества Христова 

вступают в особенный период духовно-богослужебной 
жизни православной Церкви, который по христианской 
традиции называют — святочными днями.

В них входят праздники, которые своей благодатной 
энергией, через Богослужебный круг дают сильный 
духовный импульс православному церковному народу, 
раскрывая тайны и смыслы нашего спасения.

Рождество Христово, Его Богоявление (Крещение), а также 
престольный праздник нашего храма — день памяти нашего 
Аввы Серафима, гражданский Новый год (в его православном 
осмыслении) ведут нас в направлении духовного совершенства, 
подкрепляют наши маловерные души на трудном пути 
становления «нового человека» – по апостолу Павлу (Кол.3, 
9-10; Еф. 4, 22-24; 2Кор. 5,17) во Христе живущего, ибо 
великая радость рождения Богомладенца Христа дают нам

(продолжение на стр.2)

Литургика. 
Названия изменяющихся 
молитвословий            стр.8

Детская страничка      стр.9

Таинство 
Причащения               стр.7

Молитесь Богу
с жаждой и любовью         стр.4

Новый год и Рождество   стр.3

Как работали артели
иконописцев на Руси?          стр.5

Урок      стр.6



Серафимовский        вестник2

В Костроме проходит благотворительный 
фестиваль «Звезда Рождества»

С 19 декабря 2025 
года по 17 января 
2026 года в Костроме 
проходит третий 
благотворительный 
фестиваль «Звезда 
Рождества». 

Фестиваль проходит на различных 
площадках, среди которых — Дворянское 
собрание, Дом музыки, Храм Спаса на 
Запрудне. Особый акцент в программе 
фестиваля будет сделан на фольклорные 
выступления — молодежные вечёрки 
и концерты групп «Ихтис» и «Под 
облаками».

Миссия «Звезды Рождества» — возрождение 
традиций ожидания и празднования 
Рождества Христова, напоминание об 
истинных смыслах этого праздника, а также 
помощь тем, кто остро в ней нуждается, и 
кому в наших силах помочь, подарив тепло, 
радость и рождественское чудо. Сборы от 
мероприятий фестиваля в Костроме пойдут 
в пользу костромских благотворительных 
проектов. «Звезда Рождества» — это больше, 
чем просто концерты, спектакли, кинопоказы 
и ярмарки. Это живые традиции, где высокое 
искусство звучит в унисон с народным 
творчеством, светское — с церковным, 
семейное — с общечеловеческим, а каждый 
купленный билет становится вложением в 
общее доброе дело.

Полная программа фестиваля в Костроме:  
https://starfest.miloserdie.ru/kostroma

14 и 21 декабря 2025г. 
на нашем приходе, 
состоялась традицион-
ная благотворитель-
ная рождественская 
ярмарка «Тёплое 
Рождество», организованная и проведённая 
силами воскресной школы «Серафимовский 
родничок». 

Прихожане нашей 
церкви смогли при-
обрести сувениры и  
поделки, изготовлен-
ные воспитанниками 
воскресной школы, 

их родителями, прихожанами и учащимися 
гимназии №33. 

На средства от реализации рождественских 
поделок и сувениров были приобретены 
медицинские товары.

В последний день 
ярмарки, в воскресенье 
21 декабря, прошла 
передача медицинско-
го оборудования пред-
ставителям Областной детской больницы 
г.Костромы. В этом году малышам подарили 
шприцевой дозатор для инъекций и памперсы.

За дружеским чаепитием, архимандрит 
Серафим побеседовал с учащимися 
воскресной школы о необходимости помощи 
больным детям и нуждающимся людям.

Благодарим всех наших прихожан за 
участие в благотворительной ярмарке.

НОВОСТИ 
СВЯТО-СЕРАФИМОВСКОГО 

ПРИХОДА

надежду, а через Богоявление — Благодатную 
силу на преодоление жизненых проблем 
с которыми человек встречается в этом 
мире. 

Каждый из нас имеет возможность 
воспользоваться этими Благодатными 
Дарами укрепляющими нас в духовной 
борьбе, стремлении ко спасению своей 

души и тем самым соединяет нас с Творцом 
и Его святыми угодниками.

Всех вас дорогие братья и сестры поздрав-
ляю со Святками! Желаю вам и вашим семьям 
благополучия и мира в новом году.

Мир и Божие блàгоñловåнèå пóñòü 
пðåбûвàåò ñо вñåмè вàмè!

архимандрит Серафим (Фирстов)

ЕПАРХИАЛЬНЫЕ НОВОСТИ 



3Серафимовский        вестник

НОВЫЙ ГОД И РОЖДЕСТВО
Откуда на Руси пошла 
традиция праздновать 
Новый год, и можно 
ли праздновать его 
верующим людям?

Празднование Нового 
года в России имеет весьма 
непростую историю. 
Изначально это был 
церковно-государствен-
ный праздник, который 
приходился на начало 
сентября. С XV века 
главное торжество со-
вершалось в Москве 
на Соборной площади 
Кремля, где с высокого 
помоста митрополит и 
великий князь возвеща-
ли об окончании года 
и поздравляли народ. 
Служился молебен, 
митрополит кропил 
князя и стоявших 
вокруг  горожан, все 
поздравляли друг друга, в 
каждом доме устраивалась 
праздничная трапеза. Бо-
гатые люди в этот день 
раздавали нищим обильную 
милостыню, посылали еду 
— пироги, калачи, пряники.

Однако в ходе Петровских 
реформ празднование Нового 
года было перенесено на 1 
января, как это было принято 
в Европе. А поскольку Рож-
дество Христово отмечалось 
тогда за неделю до Нового года 
— 25 декабря, то Новолетие по 
сути дела оказалось совмещено 
с Рождественскими праздно-
ваниями — святками.

Но в 1918 году и этот 
порядок был нарушен 
очередной календарной 
реформой. Теперь Новый год 
в России стали отмечать уже 
на неделю раньше Рождества, 
в самый напряженный период 

Рождественского поста. Так 
родилась проблема, которую 
каждый православный хрис-
тианин в России вынужден 
решать для себя и по сей 
день: праздновать или не 
праздновать Новый год?

Однозначного ответа здесь, 
наверное, не может быть в 
принципе. Церковные прави-
ла не запрещают верующим 
людям в постные дни 
собираться за праздничным 
столом. Более того, только 
в пост и празднуются такие 
великие церковные праздники, 
как Преображение Господне и 
Вход Господень в Иерусалим.

Конечно, Новый год — не 
церковный праздник, однако 
его тоже можно наполнить 
духовным смыслом и 
отметить пристойно и 
благочестиво. Например, 
во многих храмах нашей 

Церкви сейчас уже 
сложилась традиция: 
в новогоднюю ночь 
служить молебен, после 
которого прихожане 
собираются за общей, 
вполне постной, 
трапезой.

Нужно ли поздравлять 
с Рождеством 
знакомых неверующих 
людей или вести 
себя так, будто этот 
праздник их не 
касается?

С любым праздником 
мы обычно поздравляем 

тех, с кем нас связывают 
искренние чувства. Поэтому 
тот, кто любит нас (или хотя бы 
относится к нам с уважением), 
скорее всего не оскорбится 
нашим поздравлением, даже 
если смысл праздника ему 
пока не понятен. И кто знает 
— быть может, сказанное в 
ответ «спасибо» станет для 
такого человека первым шагом 
к обретению веры.

Поздравлять же с Рождес-
твом Христовым всех своих 
знакомых подряд, без разбора, 
наверное, нет смысла.

Александр Ткаченко,
психолог



Серафимовский        вестник4

рием Христу, а не маловерием. 
Только Христос может спасти 
нас от угнетающего одиночества. 
Молитва, покаяние и милостыня. 
Дайте хотя бы стакан воды, если 
у вас нет денег. И знайте, что, чем 
более вы освящаетесь, тем больше 
услышаны бывают ваши молитвы. 

Не будем молитвой насиловать 
Бога. Не будем просить у Бога 
избавить нас от чего-либо, от болезни 
и тому подобного или разрешить наши 
проблемы.Но будем просить у Него 
силы и укрепления, чтобы перенести 
все. Как Он с благородством стучит 
в двери нашей души, так и мы 
будем благородно просить того, чего 
желаем. И если Господь не отвечает, 
будем прекращать просить о том. 
Если Бог не дает нам то, чего мы так 
усиленно просим, то для этого у Него 
есть своя причина. У Бога тоже есть 
Свои «тайны». Если мы верим в Его 
благой промысел, если верим в то, 
что Ему известно исключительно 
все в нашей жизни и Он всегда хочет 
добра, почему нам не довериться Ему? 
Будем молиться просто и спокойно, 
без страсти и насилия. Мы знаем, 
что прошлое, настоящее и будущее 
— все известно, обнажено и открыто 

перед Богом. Как говорит апостол 
Павел: «Нет твари, сокровенной от 
Него, но все обнажено и открыто 
перед очами Его» (Евр. 4, 13). Мы 
не будем настаивать. Такое усилие 
приносит вред, а не добро. Не будем 
стремиться приобрести то, чего мы 
желаем, но оставим это на волю 
Божию. Потому что, чем больше 
мы гоняемся за чем-то, тем дальше 
оно отдаляется. Значит, необходимы 
терпение, вера и спокойствие. И 
если мы забудем о том, Господь не 
забывает никогда, и если это нам на 
пользу, то Он даст нам то, что нужно 
и когда нужно.

В молитве будем просить лишь 
спасения нашей души.Разве не 
сказал Господь: «Ищите же 
прежде Царства Божия... и это 
все приложится вам» (Мф.6, 33; 
Лк. 12, 31)? Легко, наилегчайшим 
образом Христос может нам дать 
то, что мы желаем. Посмотрите на 
таинства. Таинство состоит в том, 
чтобы нисколько не держать в уме 
прошение чего-либо конкретного. 
Таинство в том, чтобы бескорыстно 
испрашивать нашего соединения 
со Христом, не говоря: «Дай мне 
это или то...». Достаточно сказать: 
Господи Иисусе Христе, помилуй 
мя. Богу нет нужды узнавать у нас, в 
чем мы нуждаемся. Он знает о всем 
этом несравненно лучше нас с вами 
и подаетнам Свою любовь. Задача 
состоит в том, чтобы ответить на эту 
любовь молитвой и хранением Его 
заповедей. Будем просить, чтобы 
исполнилась воля Божия.Это самое 
полезное, самое безопасное для нас и 
для тех, о ком мы молимся. Христос 
все нам подаст в изобилии. Когда 
есть хотя бы малейший эгоизм, не 
бывает ничего.

Чтобы Христос явил Себя 
внутри нас нужно, чтобы сердце 
наше было чистым.

Старец Порфирий 
Кавсокаливит

Будем просить у Бога, чтобы 
Его воля исполнилась в нашей 
жизни

Наши молитвы не бывают 
услышаны, потому что мы не 
бываем достойны. Нужно стать 
достойным, чтобы молиться. Мы 
недостойны, потому что не любим 
своего ближнего, как самого себя. 
Что говорит Сам Христос? «Итак, 
если ты принесешь дар твой к 
жертвеннику и там вспомнишь, 
что брат твой имеет что-нибудь 
против тебя, оставь там дар твой 
пред жертвенником, и пойди 
прежде примирись с братом 
твоим, и тогда приди и принеси 
дар твой» (Мф. 5, 23–24). Прежде, 
нежели приступишь к молитве, 
пойди примирись с братом 
твоим, попроси прощения, чтобы 
стать достойным. Если этого не 
произойдет, то ты не сможешь 
молиться. Если ты недостоин, то не 
сможешь ничего сделать. Когда все 
уладишь и приготовишься, тогда 
идешь и приносишь дар свой.

Достойными становятся те, кто 
желает и жаждет стать Христовыми, 
кто предается воле Божией. Не иметь 
своей воли — это очень ценно, 
это все. Раб не имеет своей воли. 
Отсечения своей воли возможно 
достичь одним простым способом 
— посредством любви ко Христу 
и исполнения Его заповедей. «Кто 
имеет заповеди Мои и соблюдает 
их, тот любит Меня; а кто любит 
Меня, тот возлюблен будет Отцем 
Моим; и Я возлюблю его и явлюсь 
ему Сам» (Ин. 14, 21).

Необходим подвиг. Нам пред-
стоит сразиться «против миро-
правителей тьмы века сего» 
(Еф.6,12). Мы должны сразиться со 
«львом рыкающим» (1Петр.5,8). 
Нельзя допустить, чтобы в борьбе 
победил вселукавый.

Для этого необходимы слезы, 
покаяние, молитва, милостыня, 
прошение, сопровождаемое дове-

МОЛИТЕСЬ БОГУ С ЖАЖДОЙ И ЛЮБОВЬЮ



5Серафимовский        вестник

цев. На протяжении тридцати 
лет ее возглавлял «иконник» 
Гурий Никитин, мастер первой 
статьи. Костромская артель под 
его руководством расписывала 
храмы в Переславле-Залес-
ском, в Ростове и Костроме. 

Сейчас это знаменитые памят-
ники церковного искусства.

Особенностью артели было 
то, что Гурий Никитин не 
только руководил росписью. 
Он сам выполнял наиболее 
ответственную работу, даже 

когда стал старостой. Гурий 
Никитин был знаменщиком: 
размечал контуры будущей 
росписи, то есть создавал основу 
композиции. У стенописцев есть 
традиционная специализация: 
«личники» пишут лики и дру-

гие открытые части тела, «до-
личники» пишут все остальное. 
Исследователи полагают, что 
Гурий Никитин делил артель 
на несколько групп. В каждой 
работал один знаменщик, один 
личник, два доличника и травщик, 

который писал узоры и ор-
наменты. Благодаря такой 
организации труда кос-
тромской артели удавалось 
выполнять работу в срок.

За артель Гурия Ни-
китина часто разгоралась 
борьба между заказчика-
ми. В Данилов монас-
тырь за ними даже 

приехал пристав с требова-
нием вернуться в Москву. 
А в 1689 году архимандрит 
Новоспасского монастыря 
Игнатий Новоспасский по-
жаловался государю на то, 
что Гурий Никитин и другие 

иконописцы уклонились 
от работы в монастырском 
соборе и расписывают 
стены в церкви Спаса в 
Евфимиеве монастыре 
Суздаля.

Чем закончился спор 
— неизвестно, но церковь 
Спаса была расписана за 
короткий срок. Красота 
фресок, скрытая под 
записями XIX века, в 

полном объеме открылась 
только в 2014 году, после 
полувековой реставрации. Это 
живое, гармоничное библейское 
повествование.

По материалам 
журнала “Фома“

Отвечает Дмитрий 
Трофимов, руководитель 
творческих мастерских 
«Царьград»

В XVII веке в русском 
государстве активно строились 
и возрождались храмы, 
росло и число артелей. Од-
ни иконописцы состояли 
в штате Оружейной 
палаты. Положение этих 
мастеров было стабиль-
ным: они получали 
постоянное жалование 
и потому назывались 
«жалованными». А боль-
шинство изографов получало 
так называемый «корм», то есть 
сдельную оплату за заказы. 
Кормовые мастера проходили 
аттестацию с присвоением статей: 
первой, второй и третьей. Когда 
в крупном городе начиналась 
роспись, сюда вызывали 
иногородних иконопис-
цев. Например, на рос-
писи Архангельского 
собора Московского 
Кремля трудилось более 
ста человек из Тулы, 
Костромы, Ярославля и 
других городов.

Если вы были в 
храме Илии Пророка в 
Ярославле, то наверня-
ка обратили внимание на уди-
вительную чистоту красок, 
тщательную проработку дета-
лей и ритмичность стенной 
живописи. Уникальный фрес-
ковый ансамбль создала 
костромская артель иконопис-

КАК РАБОТАЛИ АРТЕЛИ ИКОНОПИСЦЕВ НА РУСИ?

Гурий Никитин. Страшный суд. Фрагмент. 
Троицкий собор Ипатьевского монастыря.1684г.



Серафимовский        вестник6

У Р О К
Под праздник Рождества 

Христова исповедуют двое 
— младший священник отец 
Алексий и протоиерей Михаил 
Милянский, харизматичный 
велегласный батюшка, нечасто 
появляющийся на приходе в 
силу больших епархиальных 
послушаний. Отец Алексий 
первый год после хиротонии, 
тонкий и звонкий, с 
проглядывающим из-
под бороды румянцем. 
Он исповедует долго, 
прикрыв глаза худой 
ладонью, кивает 
сочувственно и даже 
виновато.

Протоиерей же 
напротив прям, суров 
и бесстрастен, только 
иногда взыграет бровью и  
становится страшно, что не 
получить тебе разрешительной 
молитвы.

Очередь к отцу Алексию 
тает: остались бабка Галина, 
четверо детей Кругликовых 
и тетка-захожанка с плохо 
оттертой ядрено-розовой пома-
дой. Хвост к отцу Михаилу 
уперся в притвор и прибывает. 
Алтарник Саша уже два раза 
проходил вдоль очереди, уго-
варивая разделиться поровну. 
Линия тогда дергается, 
чуть изламывается, и тут 
же, как мячик на резинке 
отпружинивает назад.

Бабка Галина глуховата, но 
все еще в звонком голосе, так 
что тайна ее исповеди звенит в 
диаметре не меньше трех метров и 
достигает порой ушей фигуранток, 
бабгалиных приходских подруг. 
Юный батюшка густеет румянцем, 

гладит старуху по плечу, а та 
кричит и кричит Богу, все, что 
набралось за неделю.

 Дети Кругликовы, одинаково 
кудрявые, подпрыгивающие и 
изобретательные, в очереди на 
исповедь становятся мирными 
и задумчивыми и превращаются 
в четыре копии своего отца - 
молодого профессора логики 

Кругликова (сам он стоит к 
протоиерею)... Отец Алексий 
сначала наклоняется, а потом 
садится на корточки и так 
исповедует всех четверых, глаза 
в глаза, поднимаясь только что 
бы накрыть каждую кудрявую 
голову епитрахилью. Со стороны 
выглядит будто мальчишки-
ровесники присели поговорить.

Тетка с розовой помадой на 
исповеди в первый раз и отец 
Алексий рад, потому что очередь 
за ней так никто и не занял. Она 
не знает с чего начать, говорит, 
что вообще-то не грешная, 
просто жизнь сложная и муж 
гуляет, может сглазили ее и что 
от этого нужно делать? Батюшка 
цитирует святителя Филарета 
и что-то приводит из Антония 
Сурожского говорит о грехе 
суеверия и всепрощении, о любви 
и стяжении Духа Святаго, о том, 
как любовь милосердствует 

и как коротка земная жизнь. 
Тетка слушает, плачет, кивает 
головой и прежде, чем встать 
под епитрахиль с последней 
надеждой спрашивает нет ли 
все же чем на мужа побрызгать, 
чтоб не бегал.

Отец Алексий остается у 
аналоя один. Он колеблется и 
не знает нужно ли взять крест и 

Евангелие и идти в алтарь 
или стоять, потому что 
исповедь в самом разгаре, 
и очередь к отцу Михаилу 
не уменьшилась. Алтарник 
Саша еще раз бежит к 
хвосту — увещевать. Но у 
каждого есть своя причина 
непременно попасть 
к самому протоиерею  
Милянскому, который, 

кажется, настолько погружен 
в исполнение таинства, что 
не замечает происходящего в 
правом приделе.

Проходит не менее четверти 
часа, когда отец Михаил 
неожиданно прерывает исповедь 
мужчины в кашемировом 
черном пальто и  жестом 
просит подождать. Протоиерей 
резким быстрым  шагом — 
шелковая ряса крыльями — 
направляется к аналою отца 
Алексия. Очередь недоумевает, 
перешептывается, на полпути из 
алтаря останавливается Саша.

Отец Михаил снимает 
очки, склоняет голову и 
долго исповедуется на глазах 
своего упрямого горделивого  
прихода ошеломленному 
юному батюшке, младшему 
священнику Алексию.

Очередь нестройной волной  
движется в правый придел...



7Серафимовский        вестник

ТАИНСТВО ПРИЧАЩЕНИЯ
Часть 1. Значение таинства причащения в жизни православного христианина

Чудо святого причащения
Таинство причащения есть вели-

чайшее чудо на земле, которое 
совершается постоянно. Как некогда 
невместимый Бог сошел на землю 
и обитал среди людей, так и сейчас 
вся полнота Божества вмещается 
в святые дары, и мы можем 
причащаться этой величайшей 
благодати. Ведь Господь сказал: «Я 
с вами во все дни до скончания 
века. Аминь» (Мф. 28: 20).

Святые дары – это огонь, 
пожигающий всякий грех и 
всякую скверну, если человек 
причащается достойно. И нам, 
приступая к причащению, нужно 
делать это с благоговением 
и трепетом, осознавая свою 
немощь и недостоинство. «Хотя 
ясти (вкушать), человече, Тело 
Владычне, страхом приступи, 
да не опалишися: огнь бо есть», 
– говорится в молитвах ко 
святому причащению.

Нередко людям духовным, 
подвижникам во время совершения 
евхаристии бывали явления 
небесного огня, сходящего на святые 
дары, как это описано, например, 
в житии преподобного Сергия 
Радонежского: «Однажды, когда 
святой игумен Сергий совершал 
Божественную литургию, Симон 
(ученик преподобного) видел, как 
небесный огонь сошел на святые 
тайны в минуту их освящения, как 
этот огонь двигался по святому 
престолу, озаряя весь алтарь, он 
как бы вился около святой трапезы, 
окружая священнодействующего 
Сергия. А когда преподобный 
хотел причаститься святых таин, 
Божественный огонь свился “как бы 
некая чудная пелена” и вошел внутрь 
святого потира. Таким образом 
угодник Божий причастился этого 
огня “неопально, как древле купина 

(продолжение, начало в №62)

неопально горевшая…” Ужаснулся 
Симон от такого видения и в трепете 
безмолвствовал, но не укрылось 
от преподобного, что ученик его 
сподобился видения. Причастившись 
святых таин Христовых, он отошел от 
святого престола и спросил Симона: 
“Чего так устрашился дух твой, чадо 
мое?”. “Я видел благодать Святого 
Духа, действующего с тобой, отче”, 
– отвечал тот. “Смотри же, никому 

не говори о том, что ты видел, пока 
Господь не позовет меня из этой 
жизни”,– заповедал ему смиренный 
авва.

Святитель Василий Великий по-
сетил однажды одного пресвитера 
весьма добродетельной жизни и 
видел, как во время совершения 
им литургии Святой Дух в виде 
огня окружал священника и святой 
алтарь. Такие случаи, когда особо 
достойным людям открывается 
схождение Божественного 
огня на святые дары или Тело 
Христово является зримо на 
престоле в виде Младенца, 
неоднократно описаны в духовной 
литературе. В «Учительном 
известии (наставлении к 
каждому священнику)» даже 
рассказывается, как вести себя 
священнослужителям в случае, 

когда святые дары принимают 
необычный, чудесный вид.

Тем, кто сомневается в чуде 
претворения хлеба и вина в Тело и 
Кровь Христову и дерзает при этом 
приступить к святой чаше, может 
быть дано грозное вразумление: 
«Дмитрий Александрович Шепелев 
рассказывал о себе настоятелю 
Сергиевой пустыни, архимандриту 
Игнатию-первому, следующее. 

Он воспитывался в Пажеском 
корпусе. Однажды в Великий 
пост, когда воспитанники 
приступали к святым тайнам, 
юноша Шепелев выразил 
шедшему возле него товарищу 
свое решительное неверие в 
то, что в чаше Тело и Кровь 
Христовы. Когда ему преподаны 
были святые тайны, он ощутил, 
что во рту у него мясо. Ужас 
объял молодого человека, он 
был вне себя, не находил сил 
проглотить частицу. Священник 

заметил происшедшую с ним 
перемену и приказал ему войти в 
алтарь. Там, держа во рту частицу 
и исповедуя свое согрешение, 
Шепелев пришел в себя и проглотил 
преподанные ему святые дары».

Да, таинство причащения – 
евхаристия – это величайшее 
чудо и тайна, а также величайшая 
милость нам, грешным, и видимое 
свидетельство того, что Господь 
установил с людьми Новый Завет 
«в крови Его» (см.: Лк. 22: 20), 
принеся за нас жертву на кресте, 
умер и воскрес, воскресив Собою 
все человечество. И мы можем 
теперь причащаться Его Тела и 
Крови во исцеление души и тела, 
пребывая во Христе, и Он будет 
«пребывать в нас» (см.: Ин. 6: 56).

(продолжение следует)
Священник Павел Гумеров



Серафимовский        вестник8

НАЗВАНИЯ ИЗМЕНЯЮЩИХСЯ МОЛИТВОСЛОВИЙ
ЛИТУРГИКА

В зависимости от того 
или другого праздника, 
или дня памяти святого, за 
богослужением читаются 
те или другие отрывки из 
Священного Писания Ветхого 
и Нового Завета. Эти чтения 
носят название по той книге, 
из которой заимствованы. 
Кроме того каждому данному 
празднику и прославляемому 
святому поются особые 
песнопения, которые носят 
нижеследующие названия:

Тропарь
От греч. τροπος– нрав, 

образец или τροπαια – тро-
фей, знак победы, или τρεπω 
– обращаю. Песнь в крат-
ких, но выразительных 
чертах изображающая 
событие праздника или 
жизнь святого, например, 
«Рождество Твое, Христе 
Боже наш…» или «Правило 
веры и образ кротости…»

Кондак
От греческого слова 

κονδακιον – нрав, или 
от κονδαξ – как его 
уменьшительное – «копье», 
но вероятнее производить 
его от κονδος – палочка, 
на которую наматывался 
свиток пергамента, или от 
«κονδακια» – свертки перга-
мента, исписанные с двух 
сторон – краткое песнопение, 
которое, подобно тропарю 

изображает сущность празд-
нуемого события или черты 
характера прославляемого 
святого. Разница между тро-
парем и кондаком, главным 
образом в месте, которое они 
занимают в богослужении. 

Тропари поются в конце ве-
черни, в начале и в конце 
утрени, а кондак всегда в 
середине утрени, сразу после 
6-ой песни канона. Кроме 
того, тропарь изображает 
событие праздника по 
преимуществу с его внешней 
стороны, а кондак отмечает 
его внутреннюю сущность 
и значение. Наиболее из-
вестные кондаки «Дева 
днесь Пресущественнаго 
раждает…», «Взбранной 
Воеводе победительная…»

Величание
Песнь, содержащая 

прославление праздника 
или святого, которая поется 
за всенощным бдением или 
праздничной утреней перед 
иконой праздника или святого 

сначала священнослужите-
лями среди храма, а потом 
несколько раз повторяется 
певцами на клиросах.

Стихира
От греч. “στιχηρα – 

многостишие. Песнопение, 
состоящее из многих стихов, 
написанных одним размером 
стихосложения, имеющих 
перед собой большей частью 
стихи из Священного Писания, 
главным образом, из псалмов. 
В каждой из стихир содержится 
одна и та же главная мысль, 
которая разнообразно и весьма 
поэтично и художественно 
в живых образах и сравне-
ниях раскрывается во всех 
стихирах. Стихир за каждым 
богослужением поется много, 
но они носят различные 
названия. Если стихиры 
поются после стихов псалма 
«Господи воззвах», то они 
называются «стихирами 
на Господи воззвах»; если 
стихиры поются после стихов 
псалма «Всякое дыхание 
да хвалит Господа», они 
называются «стихирами на 
хвалитех». В конце вечерни 
и в конце будничной утрени 
есть еще стихиры, которые 
называются «стихирами 
на стиховне». Кроме того 
имеются еще и литийные 
стихиры, которые поются при 
выходе священнослужителей 
в притвор на литию.



9Серафимовский        вестник

Однажды была война. И 
враги ворвались в город. 
Стали они бегать по домам 
– грабить. И уже всех, кого 
могли, ограбили, а что не могли 
унести, то порушили, пожгли.

Вот последний дом 
остался неограбленным. С 
криками и саблями вбежали 
они в этот дом, – а там мать, 
к себе детишек прижимает, 
и они замерли, потому что 
нет человека, который бы 
их силой защитил.

Тут старшенький сынок 
её, четырёх лет от роду, 
вдруг вышел вперёд, глазки 
зажмурил от страха, – и запел 
тоненько: «Богородице Дево, 
радуйся...». А потом «Достойно 
есть...»

А враги ничего такого ещё 
в своей вражьей жизни не 
слыхали, и удивительно им, что 

как этот ребёнок не спрятался 
за маму, а смело вышел к ним 
и поёт ангельским голосочком 
песни удивительной чистоты.

Послушали они, небритые 
и хмурые, послушали в тихом 

удивлении – и некоторые стали 
уходить из дому. А другие 
из-за пазухи достали свои 
собственные карамельки – и 
дали поющему зажмурив глаза 
мальчику. Это им, когда они 
перед походом прощались 
со своими детьми, те им в 

кулёчках поднесли на дорогу. 
Не награбленные карамельки, 
честные.

Так ничего и не взяли, ничего 
не порушили и не сожгли, а 
ушли с миром из этого дома.

Тогда мальчик открыл 
глаза, кулёчки с леденцами 
к груди прижимая. А 
мать и те другие дети, 
будто ожили, подбежали 
к этому ребёнку, стали 
его обнимать, целовать. А 
женщина – то на Образа 
смотрит, то на сыночка, и 
рыдает.

А этот мальчик сказал:
– Ну что же ты теперь 

рыдаешь, мамочка мама?
И он стал им леденцы 

раздавать, и себя не забыл, а 
самые красивые и вкусные – 
маме.

ДЕТСКАЯ СТРАНИЧКА
ЛЕДЕНЦЫ

Жил мальчик, и у него 
была мама. И однажды она 
схватилась за сердце и упала 
без чувств.

Мальчик так растерялся, что 
даже «скорую» не смог 
вызвать, а только молча 
смотрел на маму.

А тут мама пошевелилась, 
и оказалось, что это у неё 
был приступ, а теперь 
прошёл.

Кинулся мальчик к маме, 
как зарыдал громко, как 
прижался к ней да стал 
целовать ей лицо и руки, а она 
гладит его по голове и тихо 
говорит:

— Ты думал, что я от 

тебя ушла? Как же я тебя 
оставлю?..

А он целовал её ладони 
с трещинками от работы 
на огороде, которые ещё 

несколько минут назад 
ему были неприятны, а 
теперь стали вдруг самыми 
прекрасными на всём свете. И 

он все трещинки перецеловал, 
и никак нацеловаться не мог.

И тогда мальчик подумал, 
всхлипывая и целуя:

— Вот что я понял. Что маму 
надо каждую минуту своей 
жизни любить так, как 
будто она сначала умерла, 
а сын или дочь очень 
испугались, а потом мама 
вдруг ожила…

— Что ты шепчешь? 
— спросила мама, лаская 
губами его кудри.

А это он, оказывается, 
нечаянно подумал своё 
открытие тихонько вслух…

Вячеслав Брейэр

КАК НАДО ЛЮБИТЬ МАМУ



Серафимовский        вестник10

Клобу́к: (возм. от тюрк. 
kаlраk — шапка; греч.κίδαρις 
(кидарис) (Исх.28:39)).

Принадлежность обла-
чения монаха малой схимы.
Представляет из себя голов-
ной убор черного цвета в виде 
расширяющегося кверху 
цилиндра (камилавки) с 

нашитой на него наметкой – 
покрывалом особой формы, 
спускающимся на спину и 
грудь и разделенном на три 
части. В чинопоследовании 
пострига клобук называется 
шлемом спасения и 
покровом послушания. 
Иеромонахи носят клобук 
во время богослужения. 
Также клобук могут носить 
во время богослужения 
схимники в священном 
сане (иеросхомонахи и схи-
игумены). Цилиндрическая 
форма клобука появилась в 
XVII в. в греческой церкви, 
затем распространилась и в 
России. До этого клобук был 
полусферической формы.

Ко́жаные ри́зы
1) состояние смертности, 

тленности, которое стало 
свойственно людям в 
результате грехопадения 
прародителей.

2) одежды, данные праро-
дителям Богом, после их 
грехопадения (при букваль-
ном восприятии контекста: 
Быт.3:21).

Выражение «кожаные 
ризы» содержится в Священ-
ном Писании: – «И сотвори́ 
Госпо́дь Бо́гъ Ада́му и жене́ 
его́ ри́зы ко́жаны, и облече́ 
и́хъ». (Быт.3:21)

Кожаные ризы, наше 
нынешнее состояние души 
и тела, – не естественны 
для человека. Согласно 
свидетельствам ряда святых 
отцов и учителей Церкви, 
первозданные люди не 

были смертными, но не 
были и бессмертными: 
бессмертие они могли бы 
стяжать в том случае, если 
бы жили праведной жизнью, 
в послушании Богу, в 
союзе с Ним; смертными 
же им надлежало стать 
в случае отступления от 
Бога, что, собственно, и 
произошло. Кроме того, 
они не были тленными, не 
были склонными ко злу. Их 
внутренние душевные силы 
действовали гармонично 

– одна по отношению к 
другой. Гармоничным было 
и взаимодействие души 
с плотью. В результате 
грехопадения первозданные 
люди подверглись разладу, 
сделались дисгармоничны-
ми. Порче подверглось и 
само заключенное в них 
(человеческое) естество.

Ко́зни бесо́вские 
Под кознями вообще 

понимаются тайные умыслы 
или деяния, связанные с 
коварством и хитростью, 
а под кознями бесовскими 
— те, которые исходят от 
демонов.

Строить козни по 
отношению к человеку 
— традиционное занятие 
диавола и его камарильи: 
«Трезвитесь, бодрствуйте, 
потому что противник 
ваш диавол ходит, как 
рыкающий лев, ища, кого 
поглотить» (1Пет.5:8). 
Противодействовать козням 
бесовским — достаточно 
трудно, а без помощи Божьей 
— практически невозможно. 

«Облекитесь во всеоружие 
Божие, чтобы вам можно 
было стать против козней 
диавольских» (Еф.6:11)

СЛОВАРЬ ПРИХОЖАНИНА



11Серафимовский        вестник

О смерти и будущей жизни

Самоубийство
— Геронда, некоторые люди, встречаясь в 

своей жизни с трудностью, тут же начинают 
думать о том, чтобы наложить на себя руки.

— К делу подмешивается эгоизм. Большинство 
людей, накладывающих на себя руки, слушают 
диавола, который говорит им, что если они сами 
положат конец своей жизни, то спасутся от той 
внутренней муки, которую испытывают. От 
эгоизма такие люди убивают себя. К примеру, 
если человек совершает кражу, и потом эта кража 
раскрывается и становится явной, то вор говорит: 
“Всё, теперь я испортил свою репутацию”, и 
вместо того, чтобы, покаявшись, смирившись и 
поисповедовавшись, избавить свою душу от вечной 
муки, идёт и убивает себя. Другой накладывает на 
себя руки из-за того, что его ребёнок парализован. 
“Как же так: я — и имею парализованного 
ребёнка?” — говорит такой человек и впадает в 
отчаяние. Но если ответственность за то, что его 
ребёнок парализован, лежит на нём самом и он 
признаёт свою вину, то пусть он покается. Как 
можно налагать на себя руки и оставлять своего 
ребёнка под открытым небом? Разве после этого 
его вина не станет ещё больше?

— Геронда, мы часто слышим, что человек 
покончил жизнь самоубийством, потому что 
был душевно болен.

— Душевно больные люди, оканчивая жизнь 
самоубийством, имеют смягчающие вину 
обстоятельства, потому что их разум не в порядке. 
Даже увидев, как на небе просто собираются тучи, 
такой человек уже начинает чувствовать душевную 
тяжесть. Если же к этому подмешивается ещё какое-
то расстройство, то тучи становятся сугубыми. 
Однако о людях, которые оканчивают жизнь 
самоубийством, не будучи душевнобольными, 
Церковь не молится, так же, как Она не молится 
и за умерших еретиков. Этих людей Церковь 

БЕСЕДЫ СТАРЦА 
ПАИСИЯ СВЯТОГОРЦА

оставляет на суд и на милость Божию. Имена таких 
людей священник не поминает на проскомидии 
и не вынимает за них частицу, потому что 
самоубийством такие люди отказываются от жизни, 
презирают её. А ведь жизнь — это дар Божий. Но 
оканчивая жизнь самоубийством, такие люди всё 
равно что швыряют этим даром в лицо Бога.

Но мы должны много молиться за тех, кто 
оканчивает жизнь самоубийством, чтобы Благий 
Бог что-то сделал и для них. Ведь мы не знаем, 
отчего они наложили на себя руки, не знаем и того, 
в каком состоянии они находились в последний 
момент жизни. Может быть, в час, когда их душа 
выходила из тела, они покаялись, попросили у Бога 
прощения, и их покаяние было принято. И, может 
быть, их душу принял Ангел Господень.

Я слышал историю об одной девочке, которая 
жила в деревне и ходила пасти козочку. Она 
привязывала козочку на лугу, а сама играла 
неподалёку. Однажды, когда она заигралась, 
коза отвязалась и убежала. Девочка стала ее 
искать, но не нашла, и вернулась домой без 
козы. Её отец страшно разгневался, избил её 
и выгнал из дома. “Иди ищи козу! — сказал 
он. — Если ты её не найдёшь, то лучше тебе 
повеситься”. Несчастная девочка пошла искать 
козу. Наступила ночь, а она ещё не возвратилась 
домой. Родители забеспокоились, пошли её 
искать и нашли висящей на дереве. Она сделала 
на верёвке, к которой была привязана коза, 
петлю и повесилась. Несчастная девочка имела 
любочестие и поняла слова отца буквально. Её 
похоронили за кладбищенской оградой.

Конечно, Церковь поступила правильно, 
похоронив ее за церковной оградой. Церковь 
сделала это для того, чтобы притормозить тех, 
кто накладывает на себя руки из-за пустяков. Но 
и Христос поступит правильно, если возьмёт 
эту девочку в Рай.

“Слова. Том IV. Семейная жизнь”



Серафимовский
вестник  

Главный редактор - архимандрит СЕРАФИМ (Фирстов)
Редактор и компьютерная верстка - Михаил Захаров

Тираж - 300 экз.

12

ПОСТРОИМ ХРАМ ВМЕСТЕ!

Местная православная религиозная организация
Свято-Серафимовского прихода города Костромы 

Костромской епархии Русской Православной Церкви
ИНН 444103299, КПП 440101001, 

р/с 40703810829000000078, БИК 042007681
Центрально-Черноземный
БАНК ПАО СБЕРБАНК
к/с 30101810600000000681

 г.Кострома,  156022, ул. Малышковская, 1а, 
  тел.(4942) 53-65-51. 

Серафимовский        вестник

Ñâò. Âàñèëèé Âåëèêèé
Äóõ Ñâÿòîé ïðåáûâàåò âî âñåõ. Íî 
ñîáñòâåííóþ Ñâîþ ñèëó Îí îáíàðóæèâàåò 
â òåõ, êòî ÷èñò îò ñòðàñòåé, à íå â òåõ, ó êîãî 
äóøà îìðà÷åíà ãðåõîâíîé íå÷èñòîòîé.

Ïðï. Ñèëóàí Àôîíñêèé
Äóõîì Ñâÿòûì ïîçíàåòñÿ Ãîñïîäü. È Äóõîì 
Ñâÿòûì ëþáèò Ãîñïîäü, à áåç Äóõà Ñâÿòîãî 
÷åëîâåê - çåìëÿ ãðåøíàÿ.

Èãóìåí Íèêîí (Âîðîáüåâ)
Ïî äóõîâíîìó õîðîø òîëüêî òîò, êòî èñêðåííå 
îò âñåé äóøè ñ÷èòàåò ñåáÿ õóæå âñåõ. Ýòî ó÷åíèå 
Åâàíãåëèÿ, ó÷åíèå âñåõ ñâÿòûõ îòöîâ. 

×åëîâåê ìîæåò ñïàñòèñü ÷åðåç âåðó è 
èñïîëíåíèå âñåõ çàïîâåäåé. Èñïîëíåíèå 
èõ èçìåíÿåò ïñèõèêó (äóøó) ÷åëîâåêà, 
îáíîâëÿåò åãî, äåëàåò ÷åëîâåêà íîâûì 

ïî îáðàçó Áîæèþ, òî÷íåå - ïî îáðàçó 
Ñïàñèòåëÿ Èèñóñà Õðèñòà.

Ñòàðåö Àðñåíèé Àôîíñêèé
Æèçíü äóõîâíàÿ òðåáóåò: óåäèíåíèÿ, 
òèøèíû, ìîë÷àíèÿ, ñàìîóãëóáëåíèÿ, 
ñàìîîòâåðæåíèÿ, ñîñòðàäàòåëüíîñòè, 
îòðå÷åíèÿ îò ñóåò æèòåéñêèõ è óòåøåíèé.

Ïðï. Ñåðàôèì Ñàðîâñêèé
Öåëü íàøåé æèçíè - îáðåñòè ñèëó äóõà 
Áîæèÿ â ñåðäöå. Ìîëèòâà, ïîñò, áäåíèå è 
âñÿêèå äðóãèå äåëà õðèñòèàíñêèå, ñêîëüêî 
íè õîðîøè îíè ñàìè ïî ñåáå, îäíàêî 
íå â äåëàíèè òîëüêî èõ ñîñòîèò öåëü 
íàøåé õðèñòèàíñêîé æèçíè, õîòÿ îíè è 
ñëóæàò íåîáõîäèìûìè ñðåäñòâàìè äëÿ 
äîñòèæåíèÿ åå. Èñòèííàÿ æå öåëü æèçíè 
íàøåé õðèñòèàíñêîé ñîñòîèò â ñòÿæàíèè 
Äóõà Ñâÿòîãî Áîæüåãî.

Ïðï. Ñèìåîí Íîâûé Áîãîñëîâ
Íå èùè íè ñëàâû, íè òåëåñíîãî óäîâîëüñòâèÿ, 
íè ðàñïîëîæåíèÿ ðîäíûõ, íå îãëÿäûâàéñÿ 
íè íàïðàâî, íè íàëåâî. Âñåãäà ñòàðàéñÿ 
óëîâèòü Âëàäûêó, äåðæàòüñÿ çà Íåãî. È 
õîòÿ áû òûñÿ÷ó ðàç Îí èñ÷åçàë è ñòîëüêî 
æå ðàç ÿâëÿëñÿ òåáå è ñíîâà äåëàëñÿ 
íåóëîâèìûì, òîëüêî òàêèì ïóòåì òû 
óäåðæèøü Áîãà.

Ñâò. Ôèëàðåò Ìîñêîâñêèé
Êàê íèêîãî íå ñïàñàåò îäíî âíåøíåå 
ïðåáûâàíèå â ïóñòûíå, òàê è íå ïîãóáëÿåò 
íèêîãî âíåøíåå æèòåëüñòâî â ìèðå. 

Выдержки из книги 
“Наставления  святых  отцов и

Подвижников  благочестия  
 повседневной жизни (мысли  и  советы)”

СВЯТЫЕ ОТЦЫ О ДУХОВНОСТИ


